
1 

 

Boa Vontade Mundial                             

Boletim                                   2018  Nº 2 

 

Boletim regular destacando a energia de boa vontade nas questões mundiais 
 

 

DO IRREAL PARA O REAL: 2ª PARTE 

FILOSOFIA, CIÊNCIA E ARTE 

NA SEQUÊNCIA DA edição anterior, continuamos a explorar a natureza da ver-

dade, tal como ela é revelada em muitas áreas da vida humana. Este foi o tema dos 
seminários da World Goodwill (Boa Vontade Mundial) de 2017, em Londres, Gene-
bra e Nova Iorque. Nesta edição, há uma mudança de foco da verdade nos media 
para a verdade na ciência, filosofia e arte, mantendo-se a continuidade do tema da 
educação. Como foi referido no Seminário de Londres, “os sistemas educacionais 
estão a progredir lentamente em direcção ao mundo do significado e, como eles dão 
mais ênfase aos valores, responsabilidade social e serviço, a verdade viva será 
expressa de forma cada vez mais poderosa pela humanidade como um todo. No 
futuro, as técnicas educacionais basear-se-ão assim no reconhecimento de um Plano 
Divino, sendo cada criança ajudada a desenvolver as suas faculdades espirituais 
latentes e a descobrir o seu papel nesse plano.” 
Tal como na 1ª parte, as ideias de cada apresentador do Seminário estão resumidas 

neste Boletim, estando disponível em vídeo o conteúdo completo em 
worldgoodwill.org/video. 
 

A Verdade é sobre Amor e Sabedoria 

NUMA CARTA RECENTE da Lucis Trust, a questão da verdade absoluta e da 

realidade última é apresentada por uma citação do Hino da Criação do Rigveda. No 

hino, pergunta-se: “Quem sabe realmente? De onde vem esta criação? … ele no céu 

mais elevado é o seu supervisor. ELE sabe certamente, ou talvez não saiba.” Vemos 

aqui que a verdade é relativa, pois a descoberta da verdade num nível serve apenas 

para abrir um mistério maior noutro. A verdade está sempre à frente, mas, ao inten-

sificar a sua busca, a consciência inquiridora evoca a luz da revelação, podendo ser 

tocada e conhecida a essência daquilo que está para além do estado de consciência 

actual. 

Quanto a conhecer a verdade de outra pessoa – a sua qualidade essencial – isso só 

pode ser alcançado através de Amor-sabedoria. Esta é uma energia que usa a mente 

para penetrar no coração do outro e vê essa pessoa como uma parte única do todo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Neste número 
A Verdade é sobre Amor e 
Sabedoria 

Um Assunto, Três Locais, 
Muitos Apresentadores 

A Verdade é Sempre o 
Próximo Passo 

Qual o Papel da Ciência na 
Sociedade? 

A Luz Revela: Perspectivas 
Científicas de Vanguarda 
sobre o Real 

Desenvolver Discernimento 
pelo processamento da nos-
sa Biografia 

Estilo de Vida como Remé-
dio para uma Boa Saúde e 
Bem-Estar 

Relações Humanas Cor-
rectas nas Questões Am-
bientais 

Reflexões sobre Verdade e 
Discernimento 

 

Editor: Dominic Dibble 

       www.worldgoodwill.org 
 

Edição de GEM 
– Grupo de Estudos Maitreya, 

em português 

https://www.lucistrust.org/world_goodwill/video


2 

 

Quem trilha conscientemente um caminho espiritual está a aprender a trabalhar com esta energia; mas mui-
tas mais centenas de milhares, senão milhões de pessoas inteligentes em todo o mundo, estão também a 

começar a usar esta energia subconscientemente. Estão a tornar-se naturalmente inclusivas na forma de 
pensar – com uma sensação de identidade partilhada com os outros e a despertar para um grau de sabedoria 

e uma compreensão mais ampla da verdade. Outros milhares estão a combinar isto com uma procura cons-
ciente de significado através da meditação. A meditação traz luz espiritual para a vida de uma pessoa, mas 

requer esforço mental e prática constante de desapaixonamento. Ela pede-nos para enfrentar aquilo que está 
distorcido e não redimido em nós mesmos e nos outros, não sendo confortável este processo. Requer tempo 

e esforço persistente distanciarmo-nos das distorções que possamos encontrar nos domínios das emoções e 
da mente concreta. 

 

É verdade serem assustadores as barreiras e os obstáculos à realização espiritual neste período maníaco da 

história humana. Materialismo, egoísmo, sentimento e intelecto não iluminado e orgulhoso são apenas 
alguns exemplos dos fascínios comuns que velam e apagam a luz. Para dissipar estes véus, alguns dos quais 

nos envolvem em certa medida e em determinado nível, temos de continuar a observar o mundo exterior 
como o mundo dos símbolos – e continuar a tentar olhar, através de todas as formas e acontecimentos, para 

o mundo interior de significado que lhes dá origem. 
 

Esta necessidade é abordada num diálogo inspirador entre um Adepto e um Discípulo, escrito pelo místico 
Jacob Boehme. O Adepto fala dos dois olhos da visão – o olho esquerdo que observa a Natureza e o olho 

direito que vê à luz do divino. Enquanto o olho direito olha para a Eternidade, o olho esquerdo olha para o 
passado. O Adepto diz que a vontade de uma pessoa é facilmente mesmerizada pela contemplação, através 

do olho esquerdo, da Natureza e das coisas do tempo, mas será infrutífero procurar a sua realidade superior 

através do olhar deste olho esquerdo. Ele implora ao discípulo para não deixar o olho esquerdo enganá-lo, 

permitindo-lhe encher a mente com aquilo que existe sem ele, nem olhe para trás sobre si mesmo. Perma-
neça sempre vigilante e atento, é o seu conselho. Não permita que a mente procure a realidade fora de si 

mesmo ou a olhar para trás sobre si mesmo. Em vez disso, diz ele, que o Olho Direito faça recuar o Olho 
Esquerdo para ele não poder voltar-se para o exterior para as maravilhas e prazeres da Natureza descontro-

lada. Que o Olho Direito da Eternidade comande o Olho Esquerdo do Tempo. O discípulo estará então 
banhado na Luz de Deus e poderá descer com segurança nesta luz para observar a Luz da Natureza. Ambos 

os olhos são então mutuamente benéficos e abre-se ao discípulo o mundo do significado iluminado, que ope-
ra por detrás das formas da Natureza. Ele pode então observar e trabalhar a partir de um ponto de unidade, 

de síntese e compreensão. 
 

Esta passagem mística parece tão relevante neste momento em que o olho esquerdo de tantas pessoas boas 
está a ser atraído para a Natureza através de um fascínio descontrolado pelos produtos da tecnologia. Os 

desenvolvimentos de alta tecnologia proporcionam alguns benefícios verdadeiramente maravilhosos, mas, 
ao mesmo tempo, muitos estão a ficar obcecados com dispositivos tecnológicos que monopolizam tempo e 

dissipam a atenção. Eles estão a ser involuntariamente atraídos para o mundo e tempo materiais, em pre-
juízo de se elevarem à luz da realidade interior onde reside a revelação verdadeira. Temos actualmente 

conectividade e informação na ponta dos dedos, mas a velocidade e o volume de informação que estamos a 
processar constantemente está a levar a uma humanidade a olhar para baixo, na qual a visão é encurtada, a 

voz da consciência corre também o risco de ser lentamente submergida. 
 

O olho esquerdo, que fica fascinado e obcecado com coisas externas, é uma das maiores ameaças colocada 
pela tecnologia. Existe um artigo fantástico no The Guardian (O Guardião) intitulado “Como a tecnologia 

sequestrou o cérebro”, relatando que alguns dos programadores de redes sociais em Silicon Valley estão 
preocupados com os efeitos psicológicos nas pessoas que mexem, deslizam os dedos e tocam nos telefones 

2617 vezes por dia. Isto resulta no fenómeno da atenção parcial contínua, na qual toda a gente tem um foco 
limitado e “todos estão distraídos”. Alguns criadores destas tecnologias estão a adoptar medidas radicais 

para se desabituarem dos seus recursos viciantes. James Williams, um antigo estratega da Google, que foi 
um dos fundadores do grupo de defesa “Time Well Spent” (Tempo Bem Usado), questiona por que não está 



3 

 

“nas primeiras páginas de todos os jornais de hoje" a criação de produtos e os seus efeitos no pensamento e 
nas escolhas das pessoas. Ele teme que a economia da atenção possa erodir a capacidade de raciocinar e 

tomar decisões por nós mesmos e possa até afectar o funcionamento da democracia. Williams pergunta: 
"seremos capazes de reconhecê-lo, se e quando acontecer" e "se não, então como sabemos não ter isso já 

acontecido?" 

 
Isto exemplifica a natureza do fascínio, um termo que se refere às muitas distorções criadas dentro da cons-
ciência pelo desejo e sentimento motivados equivocadamente. O fascínio está a dominar amplamente o com-

portamento sem o nosso conhecimento. A natureza viciante da velocidade, juntamente com a atracção da 
natureza electrónica da matéria, combinam-se para formar uma força potente. A tecnologia que tão bem 

serve a humanidade, pode também levar-nos a um cibermundo sem alma, onde o olho esquerdo governa e 

condiciona a mente a pensar “isto ser tudo o que existe”. A natureza viciante da tecnologia pode facilmente 

aprisionar os desavisados no reino do fascínio, precisamente da mesma forma que qualquer um dos desejos 
mais familiares tem mantido a humanidade prisioneira do planeta durante tanto tempo. 

 
Por contraste, a tendência mundial crescente em direcção à meditação e às disciplinas espirituais, como a 
plenitude mental (mindfullness, no original), treina a mente inquieta para se tornar numa piscina reflectiva 

tranquila que pode captar e reflectir a luz da alma. Deste modo, a busca da verdade avança à medida que o 
olho direito da visão divina começa a iluminar os fascínios dos nossos tempos. Apesar de tudo, há hoje mui-

tos motivos de esperança pelo facto do público estar a despertar e a reconhecer algumas das distorções da 
verdade que estão a caracterizar tantas áreas dos assuntos humanos. Tudo isto faz parte da busca da verdade 

– eliminando obstáculos à consciência maior de que cada indivíduo faz parte de algo mais universal, mara-
vilhoso, cheio de significado e intenção. Uma visão espiritual do destino humano ganhará finalmente con-

trolo através da purificação dos sentidos, podendo-nos congratular porque ela já está a revelar os fascínios, a 
ignorância e o egoísmo que estão a atrasar a humanidade. O olho direito está a ser activado e a direccionar 

uma luz para uma era futura onde dominam o bom, o verdadeiro e o belo. À medida que esta luz se torna 
mais forte, o olho esquerdo estará alinhado seguramente com a visão que o olho direito contempla e juntos 

transmitirão a energia do seu olhar combinado à Natureza para curar, transformar e redimir. 

 
Um Assunto, Três Locais, Muitos Apresentadores 

TAL COMO NA edição anterior, as ideias apresentadas nos três Seminários de Novembro poderiam ter 

sido organizadas de várias maneiras diferentes. A sequência escolhida vai das reflexões filosóficas de 

PATRICE BRASSEUR sobre como, à medida que a consciência evolui, a verdade pode ser vista como cada 

vez mais abrangente, às reflexões de Jim Ryder sobre como a procura da verdade através da ciência pode 

estar conectada na sociedade, tanto com a religião como com a política, levando a um reconhecimento mais 
maduro da inter-relação entre os vários ramos da cultura humana. Este sentimento crescente de inter-rela-

ção espelha a interdependência dos Objectivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS) da ONU e permite 
uma melhor concretização destes objectivos. KAREN ELKINS, que foi entrevistada para esta edição para 

complementar as ideias apresentadas na sua apresentação visual dinâmica do seminário, liga a importância 
de ter uma mente aberta na nossa abordagem às verdades que a ciência pode revelar, com a necessidade de 

reconhecer e responder à singularidade de cada indivíduo que procuramos educar. Esta ênfase na singulari-
dade do indivíduo encontra um eco forte nos esforços de DEBORAH RAVETZ para identificar as verdades 

interiores do eu profundo, uma busca que ela seguiu por meio da literatura, da pintura e da forma artística 
inventada por Joseph Beuys, a escultura social. Considerando uma investigação mais directa da verdade 

sobre o corpo humano, o DR. ALBERT VAN DER VELDE partilha as suas experiências de encontrar formas 
inovadoras de tratar a diabetes tipo 2 através de um modelo diferente do convencional, com grande carga 

medicamentosa, conforme sugerido pela medicina baseada em evidências. Por fim, CÉCILE SORBIER 
expande o foco da verdade no Reino humano para as verdades que a ecologia pode revelar, na procura para 

entender como melhorar os nossos relacionamentos com os outros Reinos da Natureza. 
 



4 

 

A Verdade é Sempre o Próximo Passo 

Patrice e Frédérique Brasseur são os fundadores da Psicosofia (Psychosophie). Com base na inspira-
ção de Alice Bailey e do Agni Yoga, a Psicosofia está no cruzamento da filosofia, espiritualidade e psicolo-
gia. (Esta apresentação foi preparada por Patrice e Frédérique e apresentada por Patrice) 

AO ABORDAR O EVENTO DA BOA VONTADE MUNDIAL nas 

Nações Unidas em Genebra, Patrice começou por observar que existe 
uma conexão profunda entre a verdade e as relações correctas. O ideal 
das relações correctas é a alma a expressar-se completamente através da 
personalidade, gerando uma atmosfera de luz e amor, unindo todos os 

Reinos da Natureza. No mundo real, entendimentos diferentes de rela-

ções correctas  dependem do que grupos diferentes consideram verda-
deiro, o que, por sua vez, depende do seu estágio de consciência.  

Patrice deu um exemplo das percepções diferentes dos papéis de género numa aldeia tradicional e numa 
sociedade democrática igualitária – pois difere consideravelmente o que é aceite como verdade partilhada 

numa cultura particular. Outro exemplo: um libertário poderia argumentar que a única maneira de atingir os 
Objectivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS) fosse através de acções autónomas de indivíduos e da 
Trickle-down economics (Nota do tradutor: trata-se de uma economia com efeito de cima para baixo, de 
distribuição assimétrica de rendimentos); enquanto uma pessoa com uma visão mais holística enfatiza a 

responsabilidade partilhada pela Terra, sendo a substituição da competição pela cooperação o caminho para 
alcançar os ODS. 

A inofensividade é um requisito fundamental de relações correctas; e devemos portanto ter o cuidado de 

evitar um julgamento prematuro sobre a compreensão dos outros acerca da verdade e relações correctas. 
Caso contrário, podemos identificar os seus relacionamentos como injustos e a nossa compreensão como 
automaticamente superior. Devemos levar a sério o dever delineado na Declaração Universal de Direitos 

Humanos de respeitar todas as pessoas e implementar esse respeito na vida diária. “Para um relacionamento 
ser justo, é necessário estar de acordo com a verdade adequada ao nosso estado de consciência, dentro do 
ambiente em que vivemos.” 

Patrice sugeriu termos dois deveres – aplicar as verdades em que acreditamos em todos os relacionamentos 
diários; e procurar continuamente tornar o conceito de verdade mais amplo e inclusivo. No entanto, é difícil 

definir a verdade em relação à realidade, pois existem múltiplas realidades. De facto, a verdade é apenas um 
símbolo ou representação da realidade, que é sempre algo mais. “A busca da verdade é um processo mental 
de discernimento, de compreensão das leis fundamentais do Real; e este Real está sempre para além da ver-

dade que pretendemos abordar.” Até nos tornarmos genuinamente intuitivos, lutaremos com os muitos sím-

bolos diferentes da verdade no plano da mente. Todas as verdades são parciais e, para funcionarem, preci-
sam de ser fundamentadas na experiência individual. Por exemplo, se ouvirmos que “Tudo é um”, podere-
mos integrar este entendimento na vida quotidiana? Se fizermos isso, poderemos descobrir que mudam as 
nossas atitudes em relação aos outros, com interesse crescente na cooperação e uma expressão mais ampla 

Para um relacionamento 
ser justo, é necessário 
estar de acordo com a 

verdade adequada ao 
nosso estado de cons-
ciência, dentro do 

ambiente em que vive-
mos. 

de fraternidade; os ODS podem crescer em importância nas nossas mentes. É apli-
cando as verdades deste modo que podemos convencer-nos da sua validade, "preci-
samos de nos tornar cientistas da vida interior". Ao fazê-lo, aprendemos que toda a 

verdade forma parte de uma verdade mais ampla e o nosso entendimento pode conti-
nuar a aumentar. "Seja qual for o nível em que possamos estar, a verdade é sempre o 
próximo passo." 

Assim, podemos dizer que não caminhamos do erro para a verdade, mas que pro-
gredimos de verdades parciais menores para verdades maiores. Nesse sentido, a ver- 

dade está em toda a parte, não importa onde estejamos no caminho da evolução de consciência. “A verdade é 

a certeza a que todos têm acesso de acordo com o nível de consciência, a certeza que serve de base para a sua 
evolução, até ao próximo passo.”Isto ajuda-nos a entender que todos os ensinamentos são verdadeiros, assim 
como todos são úteis em pontos específicos da jornada evolutiva; e, quando um ensinamento tenha sido 



5 

 

integrado, pode-se passar para verdades mais amplas, mas esses ensinamentos continuam a ser úteis para 
quem ainda não os encontrou. Assim, devemos entender ser inútil pensar estar errado quem ainda não valo-
riza os ODS; em vez disso, os ODS ainda não fazem parte da sua verdade. Isto sublinha a necessidade de 

educação continuada. Patrice concluiu que as verdades não são todas iguais – quanto mais abrangente for a 
aplicação de uma verdade, mais importante ela é. Mas não devemos negligenciar verdades locais menores 
por causa disto. A principal questão a perguntar-nos regularmente é: “Que verdade útil estou disposto a im- 

plementar?”Assim podemos expandir o trabalho de relações correctas. 
Apesar dos ODS não serem as verdades finais para o planeta, são um tram-
polim muito útil que todos podem entender.       

          worldgoodwill.org/video#pb 

A verdade é a certeza a que todos 
têm acesso de acordo com o nível 
de consciência, a certeza que ser-
ve de base para a sua evolução, 

até ao próximo passo. 

 
Qual o Papel da Ciência na Sociedade? 

O Dr. James Ryder desempenhou funções como vice-presidente da Lockheed Martin Space Systems Com-

pany (Companhia de Sistemas Espaciais Lockheed Martin) e como responsável pelo Advanced Technology 
Center (Centro de Tecnologia Avançada). Amigo próximo da Boa Vontade Mundial, ficámos tristes ao 
saber da sua transição em Junho de 2018. 

AO FALAR EM GENEBRA, Jim começou por definir a ciência como "uma meditação sobre a natureza do 

Universo" (luz/matéria/energia/força), que existe dentro do contexto da cultura (as nossas crenças habituais 

e valores partilhados).  Dentro dessa cultura, a ciência relaciona-se com a religião ("uma meditação sobre o 
significado ou senso de pertença"); a política/governação; e as artes. Podemos distinguir 
entre o propósito e o papel de cada um desses 'pilares' da sociedade. 

O propósito da ciência é organizar o conhecimento sobre o Universo. Isto é diferente das 
escolhas que fazemos sobre o uso deste conhecimento. A ciência encontra aplicação na 

engenharia e no lado tecnológico da medicina, motivada por necessidades culturais que 
podem ser expressas na religião e na política; a religião encontra "aplicação" na política e 
no governo. 

 

O propósito da religião é procurar o significado; enquanto o seu papel é ajudar o indivíduo a entender “quem 

ou o que somos nós”, construindo relacionamentos com o Divino. Passando para a política, que pode ser 
definida como "quem recebe o quê, quando e como", isto orienta a governação. O objectivo da governação é 
exercer autoridade sobre as políticas de estado. 

[A ciência é] uma meditação 
sobre a natureza do Universo. 

[A religião é] uma meditação 
sobre o significado ou senso de 
pertença 

Jim sugeriu outras formas de olhar para estas definições: a ciência ilumina o 
que parece ser verdade; enquanto a religião ilumina aquilo em que acredita-

mos, queremos ou desejamos; e a política está envolvida em determinar exac-
tamente o que é criado (de acordo com o conhecimento científico e a sua apli-
cação através da engenharia). Assim, a sociedade é baseada num diálogo entre 

factos/conhecimento (ciência), valores (religião/filosofia) e medidas (política – embora as empresas estejam 
a desempenhar um papel crescente). 

Usando a metáfora da luz, sugeriu que, 
enquanto a luz física (ciência) revela 
factos materiais, a luz metafórica ou 

subjectiva (iluminação/religião) revela 

o que está por detrás da vestimenta 
exterior da matéria.   

Olhando para a História, as ideias mo-
dernas não estão tão distantes do enten-
dimento antigo. Assim, alguns cientistas 

estão agora a estudar a consciência, reco-

nhecendo a sua omnipresença em todo o 
Universo,  harmonizando assim ciência e 

religião e fornecendo uma base mais firme para que tecnologias positivas sejam criadas através de política e 
governação."Era da sabedoria antiga o facto de a consciência ser omnipresente no Universo, sendo essa a 
tendência actual da ciência." A inter-relação entre ciência, religião e política é fundamental, embora não seja 

http://worldgoodwill.org/video#pb


6 

 

muitas vezes entendida. Da mesma forma, a interdependência entre os diferentes 
ODS deve ser entendida para que eles sejam concretizados. 

worldgoodwill.org/video#jr2 

 

Era da sabedoria antiga o 
facto de a consciência ser 
omnipresente no Universo, 

sendo essa a tendência 
actual da ciência 

 

A Luz Revela: Perspectivas Científicas de Vanguarda sobre o Real 

Karen Elkins é a fundadora, editora e artista gráfica da Science to Sage (Ciência para 
Sábio), uma revista online que apresenta pensadores de vanguarda em ciência, espiri-

tualidade, filosofia, arte e sabedoria antiga. Ela é autora e artista gráfica do livro a ser 
lançado Inside Out Visual Journey into Our Universe (Viagem Visual de Dentro para Fora 

até ao Nosso Universo). Foi também co-fundadora do Silbury Education and Resource 

Centre for Gifted and Creative Learners (Centro Silbury de Educação e Recursos para Alu- 
nos Superdotados e Criativos) em Vancouver, Canadá. 

 

Entrevistada pela Boa Vontade Mundial para este Boletim, Karen descreveu como evoluiu a sua paixão 
ao ver como as coisas estão interligadas. Esta paixão cresceu a partir do seu trabalho, ao procurar relacionar 
os assuntos de forma interdisciplinar em todo o currículo do Silbury Education and Resource Centre for 

Gifted and Creative Learners. Karen começou a ver padrões em especialistas vindos de diferentes áreas 
(“começa a olhar-se para a Natureza com sabedoria”). Isto foi ainda mais estimulado pelo seu trabalho com 
cientistas quando começou a desenvolver a revista digital Science to Sage. 

Através do seu trabalho na revista e através do seu trabalho exploratório na Silbury, começou a ver o triân-

gulo como um padrão/princípio organizador através da Natureza – luz, água, moléculas, alterações nos esta-
dos da matéria. A sua natureza é fractal e tecida por uma “proporção áurea”, que pode ser imaginada como 
um elo de ouro a tecer a vida com reflexos de luz, o que pode levar a um estado de admiração. Mas, enquanto 
o estímulo de um sentimento de admiração e encanto se tornou num aspecto importante no trabalho de Sil- 

Começa a olhar-se para a 
Natureza com sabedoria 

bury, o impulso inicial foi o de aceitar e nutrir a singularidade de cada criança – 
"como entrar em contacto com a sua necessidade de cumprir…  o seu destino?"; e,  

então, a variedade infinita de abordagens ao conhecimento expandiu a sua visão – "há uma maneira infinita 
de explorar e descobrir". 

Discutindo os desafios do sistema educacional para atender às necessidades da consciência crescente das 
crianças de hoje, Karen verificou que não ter em conta a singularidade dos motivos de cada individuo para 
encarnar, e remetê-los para um conjunto de ideias padronizadas, pode criar uma crise para a alma e, lidar 

com isto, requer que professores e pais apoiem as paixões do indivíduo. Ela também observou que ser "talen-

toso" não é suficiente, as crianças também precisam de coragem, apoio e compreensão. A sua capacidade 
natural para a exploração precisa de ser alimentada, juntamente com o seu sentimento único de desen-
volvimento de propósito. E diferentes tipos de alunos precisam de abordagens diferentes. Ela partilhou a sua 

própria experiência ao aprender mais tarde anatomia, onde descobriu que, para lembrar, precisava de dese-
nhar; e cerca de um terço das crianças que encontrou precisavam de uma abordagem visual para aprender, 
que desse uma noção de interligação de todas as coisas e da maravilha da Natureza, algo que ela também 
procurou implementar na Science to Sage. Explicou como trabalhar sob um regime de aulas em casa lhe 

permitiu trazer especialistas de diferentes disciplinas e como as crianças tinham mais opções para apresen-
tar o que tinham aprendido, do que apenas através da palavra escrita como, por exemplo, através de filma-
gens, animação, robótica, permitindo que as crianças se tornassem criadoras. 

Respondendo a uma pergunta acerca da sua perspectiva sobre o que muitos percebem como um momento de 

crise na História planetária, ela mencionou os padrões repetitivos cíclicos que aparecem ao longo da História 
e a necessidade de equilíbrio. Citou a jornada do herói arquetípico como um padrão que precisa de ser segui-
do, mas poucos estão preparados para fazê-lo por causa do desejo de previsibilidade, e também porque 
somos condicionados desde cedo a ser submissos e a obedecer às normas esperadas ("Como incorporamos e 
fortalecemos a essência da razão da existência com a essência da bondade? Com a essência da rectidão?”).  

http://worldgoodwill.org/video#jr2


7 

 

Ela disse que precisamos de voltar 
aos valores humanos que produ-
zem melhores condições para to-

dos. 

Quando questionada sobre os 
"contadores da verdade" que en-

controu no seu trabalho com a 
Science to Sage,  Karen observou  

que alguns podem ser bem conhe-
cidos, enquanto outros não. Karen 
também foi influenciada pelas 

tradições espirituais orientais e 
pelo trabalho fundacional de 
Gregg Braden, assim como por 

John De'Pew e Richard Merrick, 
tendo ambos trabalhado para unir 
a ciência e a religião.  Estas cone- 

xões sugerem que, em algum momento da História, houve uma história que então se fragmentou, levando ao 

quadro fragmentado que hoje em dia se nos apresenta. Os “contadores da verdade" que Karen apresenta na 
revista apontam para a unidade original e o simbolismo comum que liga tradições diferentes. Cada tradição 

ilumina um aspecto particular do todo, mas não podemos esquecer as semelhanças subjacentes, permitindo-

nos aceitar a diversidade e viver em paz. “O meu sonho seria que as pessoas pudessem encontrar o denomi-
nador comum, aceitar a diversidade e viver em paz". 

Isto levou a uma reflexão sobre a importância do encontro com outras culturas e o 
medo de mudança por parte das pessoas. Karen relacionou este desconforto com a 

natureza eléctrica do veículo humano. Observou que aprender algo novo era ener-
gizante para ela, mas, por causa das nossas diferenças, poderia criar ansiedade 
noutras pessoas, pois também nos baseamos em padrões e hábitos que se repetem 

ciclicamente. Karen mencionou um trabalho que achou particularmente útil: o Dr. 

Como incorporamos e for-
talecemos a essência da 

razão da existência com a 
essência da bondade? Com 
a essência da rectidão? 

Joe Dispenza usa a meditação e a visualização para ajudar pessoas a criar novos padrões de pensamento e 
comportamento e também a relacionarem-se com os Reinos mais subtis. Ela também fez trabalho de respi-

ração e regressão a vidas passadas, acreditando que todos têm necessidade de encontrar o seu próprio cami-
nho: "Não há um caminho único para cada um chegar ao que precisa no seu próximo nível." Por vezes, para 
ela, a resposta derradeira foi a oração. “Peça e a porta será aberta.” Tudo isto a ajudou a mudar os padrões a 
que estava presa. 

Ela observou que os novos media estão actualmente presos num modo de contar histórias que criam medo e 
divisão, o que pode ser incrivelmente destrutivo para a alma. O processo de dispersar esta atmosfera nega-
tiva de pensamento e emoção, sendo o que está a fazer quem está a trabalhar com a verdade e a luz, é algo 

seguido tanto pela Boa Vontade Mundial como pela Science to Sage; e Karen observou como é um processo 
de aplicar a mesma sabedoria intemporal num novo contexto. Se isto puder ser feito habilmente, então pode 
ser menos ameaçador para quem teme a mudança. 

Karen partilhou como os elementos visuais do seu livro mais recente permitiram que apreciasse como somos 

todos responsáveis pelos padrões repetitivos de energia que projectamos no mundo. Também referiu que a 
ciência em si é lenta em admitir a necessidade de uma abordagem nova que reconheça a presença penetrante 
da consciência e da vida em todo o Universo e o efeito positivo recíproco que todos os seres podem ter, ao 

projectarem pensamentos amorosos iluminados. Mencionou a ressonância de Schumann do campo electro-
magnético da Terra, que tem a mesma ressonância do coração e do cérebro, ligando-nos e tornando-nos 
mutuamente responsáveis; e o facto dos seres humanos, tal como a Terra, serem principalmente constituídos 
por água. Precisamos de reconhecer a nossa ressonância com a Terra e cuidar dela, pois ela é a base da exis-

tência – “somos loucos quando não honramos a Terra” e, embora existam muitos servidores disseminados 
pelo mundo, também precisamos de envolver os líderes para concretizar esta visão.  

worldgoodwill.org/video#ke  

Desenvolver Discernimento pelo processamento da nossa Biografia 

Deborah Ravetz é artista, filósofa e autora, trabalhando também com escultura 

social, a forma artística cujo pioneiro foi Joseph Beuys.  

DEBORAH COMEÇOU POR observar que em todo o seu trabalho com pessoas – ela 
também as ajuda a encontrar uma vocação – “Estou interessada em libertar o eu mais   

http://worldgoodwill.org/video#ke


8 

 

profundo para o serviço.” Perguntou: “O que tem carácter pessoal?” Embora tenha achado que as pessoas 
parecem desculpar-se por serem pessoais, acredita que não se trata apenas de auto-indulgência, pois “se 
falarmos sobre o pessoal de uma determinada forma, isso é elevado ao domínio do universal". 

Partilhou o seu fascínio de criança pela leitura – foi por seu intermédio que descobriu o holocausto no 

romance Êxodo (Nota do tradutor: autoria de Leon Uris). Isto tocou-a profundamente; ela não o viu especifi-
camente como um problema alemão, mas como uma questão universal, como foi possível ter acontecido e 
qual seria o seu comportamento em circunstâncias semelhantes. Assim, o holocausto, como uma espécie de 

ferida, tornou-se para ela uma espécie de órgão de percepção e, mais tarde, foi com o marido a Auschwitz e 
leu sobre o seu comandante, Rudolf Höss. Originalmente, ele queria ser agricultor, mas, por causa da expe- 
riência como guarda em Dachau – onde dureza e falta de coração eram elogiadas – 
juntamente com o seu medo de mostrar vulnerabilidade, não tinha escutado os an-

seios de seu eu verdadeiro, tendo-se transformado, ao invés disso, num monstro. 

Estou interessada em  li- 
bertar o eu mais profun- 

do para o serviço. 

Relacionou esta falta de autenticidade com experiências infantis na região Norte da Rodésia (actual Zimba-
bué), para onde sua mãe e seus avós tinham migrado após a guerra. A sua família e outros expatriados britâ-

nicos levavam uma vida de luxo relativo, que contrastava fortemente com a pobreza dos seus criados. No 
entanto, Deborah percebeu que o luxo era usado principalmente para anestesiar a tristeza causada pelo 
trauma reprimido da guerra. Apesar de criança, a sua sensibilidade a esta tristeza fê-la sentir-se deprimida. 
Encontrou então o romance Where Angels Fear to Tread (Onde os Anjos Temem Caminhar) de E. M. Fors-

ter, que explora o dilema moral em torno do comportamento "respeitável" por oposição à felicidade verda-
deira. Ler isto aos 10 anos deu a Deborah esperança de haver outra maneira de olhar o mundo e de ela poder 
vir a encontrar pessoas que escrevessem livros como estes quando entrasse na universidade. 

Quando entrou finalmente na universidade, descobriu que, mesmo ali, persistiam os problemas associados 

ao facto de escondermos os nossos eus verdadeiros sob uma máscara social, sendo necessário procurar acti-
vamente pessoas dispostas a ser autênticas “seja onde formos, achamos muito difícil dizer e ser realmente 
quem somos e encontrar forma de falar sobre isso.” Citou o filósofo Theodore Zeldin, autor de The Hidden 
Pleasures of Life (Os prazeres escondidos da vida), o qual acredita que a assinatura do nosso tempo é a total 

singularidade e importância de cada pessoa, sendo um trabalho muito difícil descobrir a biografia e a razão 
da nossa existência. É muito importante a vontade de descobrir verdadeiramente a diferença no outro atra-
vés da escuta profunda. 

Seja onde formos, 

achamos muito difícil 
dizer e ser realmente 

quem somos e encon-
trar forma de falar so-

bre isso 

Através de um interesse profundo em descobrir o que torna cada pessoa única, ela foi 

atraída para o trabalho do artista alemão Joseph Beuys. Deborah observou haver 
uma espécie de mitologia sobre parte da vida de Beuys, ligada às suas experiências 

durante a Segunda Guerra Mundial, e sugeriu que ele contasse este mito para condu-
zir o ouvinte para a consciência mitológica, ao lidar com verdades que estão para 
além do domínio comum.  De regresso à Alemanha depois da Guerra, num tempo pro- 

fundamente traumatizado, obscurecido pela ameaça do holocausto nuclear, Beuys decidiu ser realmente 
importante ampliar as competências da arte. Ele cunhou a frase escultura social. A ideia é “o artista encon-

trar as suas questões e tristezas mais profundas, o que está escondido, ignorado e negado na nossa cultura” e 
procurar encontrar o remédio para essa questão. A questão levanta-se nalgum tipo de forma artística, ao 
ponto de activar a zona da ferida e, a partir daí, surge uma espécie de estética ética – a dor é sentida tão pro-
fundamente que o coração é transformado e queremos descobrir como fazer parte da solução. 

Deborah teve a sorte de ser treinada por um dos alunos de Beuys, e a escultura social que ela criou é cha-

mada The Search for the Deep Self (A Busca pelo Eu Profundo), que procura investigar a razão pela qual as 

pessoas têm tanto medo de serem vistas. Ela referiu que provavelmente a todos nós já foram dirigidas pala-
vras que consideramos contundentes e que, no caso dela, era a palavra "intenso". Ela não conseguia entender 

o porquê desta situação. Mencionou a forma como, no Peer Gynt de Ibsen, Peer Gynt é abordado no final da 
vida por Button-Moulder, sendo-lhe dito que vai ser derretido para fazer botões, porque viveu uma vida tão 
medíocre que mais valia não ter existido. Deborah traçou um paralelo com a ideia da filósofa alemã Hannah 
Arendt sobre a banalidade do mal, observando que Arendt descreveu Adolf Eichmann, um dos arquitectos 



9 

 

do holocausto, como alguém que não conseguiu ter uma conversa consigo mesmo, para permitir que a sua 
vida interior o perturbasse: Button-Moulder diz algo parecido a Peer Gynt. Peer Gynt pergunta-lhe o que 
poderia ele ter feito de diferente e Button-Moulder responde-lhe que ele deveria ter vivido a vida mais inten-

samente – uma resposta que fascinou Deborah. Quando Peer Gynt pergunta como fazer isso, Button-Moul-
der responde que é difícil, mas o importante é tentar e a chave é ter de se aprender como morrer e voltar a 
ser. 

Para Deborah, este foi o ponto de partida para ser capaz de encontrar palavras 

para a sua questão mais profunda, porque a sua intensidade significava que quase 
todas as suas conversas tendiam a ser profundas, algo que para os outros poderia 
ser assustador, e também para ela, pois o medo dos outros poderia parecer-se bas-
tante com ódio. Deborah observou que Goethe escrevera sobre morrer e voltar a 

ser, e que, quem é incapaz de o fazer, é alguém que quer uma verdade que nunca 

O artista encontra as suas 

questões e tristezas mais 
profundas, o que está es-
condido, ignorado e negado 

na nossa cultura 

muda, uma ideologia fixa. Mas a menos que trabalhemos com as lutas que a vida nos lança, estas podem 
acabar transformadas em neuroses. Morrer e voltar a ser significa abandonar o que é velho e encontrar-se 

num lugar que poderia ser chamado deserto, onde nos sentimos profundamente ansiosos. Deborah observou 
que entender isso a ajudou a entender e simpatizar com o comportamento dos seus pais e avós, porque nun-
ca lhes foi dito que o processamento profundo dos traumas de guerra era inevitável e o centro de um lugar de 
transformação. 

Keats referiu-se a ser capaz de estar neste lugar como estando em capacidade negativa, o que significa ser 

capaz de abraçar a incerteza. Keats sugeriu que é um erro tentar escapar deste lugar com um plano intelec-
tual: se conseguir simplesmente suportar a experiência, o futuro vem em seu auxílio, a sua antiga vida desa-
parece e obtém exactamente o que precisa. Deborah ficou emocionada ao ler esta confirmação da sua expe-

riência pessoal e observou que isto também era um problema nas instituições – não aprendemos que falhar e 
ficar perdido pode ser muito criativo. Ela também encontrou isso no seu ensino na escola de arte, o que a 
inspirou a escrever The Art of Being Human (A Arte de Ser Humano). 

Deborah encontrou confirmação adicional sobre estas ideias no poeta alemão Rainer Maria Rilke. Rilke 
sofria com a sensação de que o mundo tinha sido reduzido à produção de dinheiro e à busca da felicidade, 

com toda a luta, dor, morte e mistério a serem deliberadamente ignorados. Numa das Duino Elegies (Elegias 
de Duino), Rilke referiu-se a isto como a cidade da dor, onde tudo é superficial e a vida perdeu o seu sabor. 
Descreve então outro mundo, a terra de dor, onde a morte é vista como se nos levasse para debaixo da super-

fície da vida. É apenas lá que “a luta e a ansiedade quando sentidas levam a um florescimento, um flo-
rescimento de percepção interna (insight, no original) e a alcançar uma alegria profunda”. No final, Deborah 
concluiu que esta luta com a nossa questão mais profunda está ao alcance do nosso poder, sendo apenas a 
persistir nesta luta que temos a oportunidade de irromper para uma nova vida e verdade. 

worldgoodwill.org/video#dr 

 
Estilo de Vida como Remédio para uma Boa Saúde e Bem-Estar 

Dr. Albert van der Velde é Médico de Clínica Geral Integral na Holanda e Co-funda-
dor e Membro do Conselho da Stichting Voeding Leeft (Food Lives Foundation) [Fun-

dação Alimentos Vivos]. Albert começou por sugerir que precisamos de estar mais 
conectados com os nossos corpos. Discutiu a sua sensação da incompletude relativa-
mente ao modelo de medicina baseado em evidências, porque a sua experiência como 

clínico geral lhe mostrara a impossibilidade de identificar planos de tratamento indivi-

dualmente aplicáveis, baseados em resultados médios de estudos aleatórios. Para além 
 

disso, sendo cada célula do corpo submetida a 80.000 reacções electromagnéticas por segundo, a actuarem 
simultaneamente em conjunto sobre milhares de milhões de células – quem poderá afirmar que se conse-

guem recolher dados e veracidade a partir desta realidade incrivelmente complexa? Assim, “precisamos de 
nos concentrar mais em estarmos conscientes das interacções que têm lugar nos nossos corpos.” 



10 

 

Albert assinalou as mudanças que 
ocorreram na evolução da forma física 
humana, cada vez com mais obesidade 

e diabetes nos últimos sessenta anos, 
à medida que fomos sofrendo o im-
pacto do aumento da poluição electro- 

magnética e química e dos alimentos 
altamente processados. 

 

Observou que há um conflito entre 
estes impactos que crescem rapida-
mente no meio ambiente e o genoma, 

na medida em que o ADN precisa de 
milhares de anos para se ajustar. Há 
agora um maior entendimento sobre 

o facto da grande maioria das doenças 

ser causada pela poluição ambiental. 
O metabolismo é perturbado por esses impactos, incluindo o aumento na quantidade e variedade de açúca-
res nos alimentos processados (a Organização Mundial de Saúde recomenda agora que os açúcares sejam 

inferiores a 5% da ingestão diária de energia) levando a distorções metabólicas como a resistência à insulina 
e inflamação de baixo grau, devido à interrupção do bom funcionamento das células do tecido adiposo no 

corpo. E outros factores, como a insuficiente prática de exercício, bactérias intestinais anormais, tensão cró-
nica e perda de sono, também contribuem com a sua parte. 

Albert afirmou que a inflamação crónica pode levar a doenças crónicas diferentes, conforme sustentado pelo 
trabalho do Dr. Dariush Mozaffarian, da Harvard Medical School (Escola Médica de Harvard). Albert ficou 
chocado ao perceber que alguns medicamentos que estava a usar para tratar os seus pacientes com diabetes 
tipo 2, na verdade estavam a tornar mais difícil a sua recuperação. Então, em conjunto com dois amigos, 

fundou a Stichting Voeding Leeft, uma plataforma independente para educar as pessoas sobre a forma como 
a alimentação afecta a saúde. O objectivo é tratar os alimentos como um remédio para distúrbios crónicos 
numa base individual. 

Descobriram que, com encorajamento grupal, é mais fácil manter um regime ali-

mentar específico e mudanças no estilo de vida, e que o aumento da consciencializa-
ção corporal ajuda as pessoas a perceberem quais os alimentos que lhes são benéfi-
cos. O seu programa intensivo de seis meses, focado em dar informações sobre a 
doença, ensinar a cozinhar alimentos saudáveis, fazer exercício e orientar sobre a 

forma como lidar com obstáculos possíveis, ajudou as pessoas a reverter a diabetes 

Precisamos de nos con-

centrar mais em estarmos 
conscientes das interac-
ções que têm lugar nos 
nossos corpos 

tipo 2. 

Albert também fez notar que a interacção entre altos níveis de glicose no corpo e proteínas pode levar à 
criação de produtos finais de glicosilação avançada (PGAs). Destacou uma ferramenta de diagnóstico relati-

vamente nova para PGAs que usa a luz, expressando a esperança de reconhecermos nos próximos dez anos 
que a formação de PGAs tem muito a ver com todos os tipos de doenças crónicas. Citou a existência da cren-

ça numa força vital, subjacente a todas as formas externas, por quase metade da população mundial – 

conhecida como chi, prana e ruach, um conceito que falta no Ocidente, e concluiu que “se todos pudermos 

incorporar a ideia de que… tudo no planeta tem uma força vital e que podemos trabalhar com ela, acho que 
existem muitas coisas que podemos fazer ... com a saúde e bem-estar.” 

worldgoodwill.org/video#av 

 

Relações Humanas Correctas nas Questões Ambientais 

Cécile Sorbier é a Directora Ambiental da Femmes Internationales Murs Brisés 
(FIMB) [Mulheres Internacionais Paredes Derrubadas]. A sua missão é “unir todos os 
que trabalham para um retorno a valores mais elevados”. A organização une 350 
milhões de pessoas em 105 países, conjugando educação, humanitarismo, meio 

ambiente, diálogo inter-religioso, negócios, saúde, arte, cultura e desporto. 

CÉCILE DESCREVEU a ecologia como sendo a ciência de emergência recente das 
relações entre organismos e o mundo circundante "não-vivo"; assim, um ecologista é um  
defensor da Natureza, cuja atitude pode ser influenciada pela sua própria visão de mundo. A ecologia sinte-

tiza ideias de muitas disciplinas diferentes. No entanto, também é instintiva, no sentido em que todas as 



11 

 

crianças estudam naturalmente a sua relação com outras criaturas. As experiências de infância influenciam 
as atitudes em relação ao "outro", o que, no sentido mais amplo, significa outros seres vivos. À medida que 
crescemos, a compreensão do que é o ambiente também se expande, enriquecendo assim as observações. 

“Para nos tornarmos ecologistas, não estudamos uma ciência, mas os resultados de uma multiplicidade de 
interacções e com base numa multiplicidade de ciências.” E descobrimos que não há fim para a profundidade 
do estudo e, portanto, nenhuma verdade estabelecida e definitiva. Assim, todos somos ecologistas, cada um 

de nós detém uma parcela da verdade (“cada um de nós detém uma parcela da verdade porque adquirimos 
uma visão única que é indispensável para o conjunto do conhecimento”), e nenhum de nós tem acesso a todo 
esse conhecimento. 

Cada um de nós detém uma par-

cela da verdade porque adqui-

rimos uma visão única que é 
indispensável para o conjunto 

do conhecimento 

Isto ajuda-nos a entender a dificuldade em discernir actualmente a verdade 

sobre as questões da ecologia. Especialização e paixão numa área da ecologia 

podem, ainda assim, significar ignorância numa outra. Cécile deu o exemplo 
de uns observadores de pássaros que estavam tão concentrados nas suas 

observações que pisaram acidentalmente uma orquídea rara.  E isto faz com  
que a luta para conciliar a protecção dos ecossistemas com o uso que a humanidade possa fazer deles seja 
particularmente desafiante, pois as decisões políticas, geralmente, não são feitas para o bem maior da vida, 
mas de acordo com as ambições de pessoas que procuram ser eleitas ou reeleitas. Então, como poderemos 

derrubar paredes de forma não violenta, para vermos o mundo como um todo? Como estabelecer relações 
humanas correctas em favor da ecologia? 

Precisamos de ter a vontade de ir para além dos nossos medos e limitações, de nos abrirmos aos outros. 

Assim, através do respeito, responsabilidade e ajuda mútua, podemos gerar humildade, simplicidade, 
paciência e serviço. Cécile deu alguns exemplos do trabalho da FIMB: na Índia, Sanjeeta, uma ecologista e 

presidente da FIMB Gujarat, descobriu que a maneira de alcançar bons resultados ecológicos, construir boa 

vontade e satisfazer as necessidades reais dos aldeões é chegar junto deles de forma inesperada, indo de bici-
cleta. Como é suposto as mulheres caminharem, isto ajuda a quebrar os estereótipos de género; e sendo 
alguém que poderia viajar de carro, mostra o seu esforço pessoal para se relacionar com os aldeões. Desta 
forma, é mais provável que seja ouvida de forma mais respeitosa. Em África, Arouna, o presidente de um 

centro de juventude no Burkina Faso, é um contador de histórias. Para resolver um problema com o forne-
cimento de água, conduziu uma consulta à população local e criou um serviço de baixo custo que gerou dois  
postos de trabalho e foi simples de implementar. Os jovens estavam felizes 

porque puderam participar de forma plena e a FIMB só teve de encorajar e 
apoiar Arouna na sua abordagem. Na Europa, embora a agricultura esteja 
supostamente avançada, a capacidade produtiva dos solos está em declínio 
devido a uma falta de contínuos respeito e cuidado. O co-fundador da FIMB, 

Não temos outra escolha senão 

participar, com todo o empenho, 
aceitação e abertura, com plena 
consciência das limitações e pon-
tos fortes para servirmos o futuro 

Alexandre Homé, inventou o Ki agrícola, um pó que pode ser usado para dosear os solos homeopaticamente, 
para restaurar a sua vitalidade natural. Os resultados são positivos – aumento da produção, menos doenças e 
parasitas, menores períodos de crescimento e plantas mais vigorosas, às vezes maiores e com melhor sabor. 

Cécile concluiu partilhando a iniciativa da FIMB para a protecção da Vida, o Juramento da Humani-

dade, e notando que, perante os muitos problemas que o planeta enfrenta, “Não temos outra escolha senão 
participar, com todo o empenho, aceitação e abertura, com consciência plena das limitações e pontos fortes 

para servirmos o futuro.”  

worldgoodwill.org/video#cs2 

 

 
Reflexões sobre Verdade e Discernimento 

Como parte da preparação para o Seminário, foi realizada uma brochura com pensamentos de uma variedade de 

fontes alargada. Abaixo está uma pequena selecção. Para receber uma cópia em inglês, por favor solicitar para 
worldgoodwill.uk@lucistrust.org. 



12 

 

A água num recipiente é cintilante; a água no mar é 

escura. A pequena verdade tem palavras que são claras; a 

grande verdade tem um grande silêncio. 

Rabindranath Tagore 

A verdade, tal como ela é, é vista e conhecida. As formas 

no mundo exterior dos fenómenos (exteriores do ponto 

de vista da alma e, portanto, abrangendo os três mundos 

da vida diária familiar) são vistas como símbolos de uma 

Realidade interior e espiritual. 

Alice Bailey 

Algumas pessoas pensam que têm discernimento O 

oposto de uma afirmação correcta é uma afirmação falsa. 

Mas o oposto de uma verdade profunda pode bem ser 

outra verdade profunda. 

Niels Bohr 

Recuso-me a aceitar a perspectiva de que a humanidade 

está tão tragicamente ligada à meia-noite sem estrelas do 

racismo e da guerra que a aurora brilhante da paz e da 

fraternidade jamais se possa tornar uma realidade. ... 

Acredito que a verdade desarmada e o amor 

incondicional terão a palavra final. 

Martin Luther King, Jr 

 

 

 

 

Confie naqueles que procuram a verdade, mas duvide 

daqueles que dizem tê-la encontrado. 

André Gide 

Não tenho certeza de coisa alguma a não ser da santidade 

dos afectos do Coração e da verdade da imaginação. 

John Keats 

Algumas pessoas pensam que têm discernimento quando 

na verdade são apenas desconfiadas. A desconfiança vem 

da mente não renovada; o discernimento vem do espírito 

renovado. 

Joyce Meyer 

 

 
A GRANDE INVOCAÇÃO 

 
Do ponto de Luz na mente de Deus 

Que a Luz aflua às mentes dos homens 

Que a Luz desça sobre a Terra. 

 

Do ponto de Amor no Coração de Deus 

Que o Amor aflua aos corações dos homens 

Possa Cristo regressar à Terra. 

 

Do centro em que a Vontade de Deus é conhecida 

Que o desígnio guie a fraca vontade dos homens 

O desígnio que os Mestres conhecem e servem. 

 

Do centro a que nós chamamos a raça dos homens 

Que o plano de Amor e de Luz se realize  
 

E possa selar a porta onde reside o mal. 

 

Que Luz, Amor e Poder restabeleçam o Plano sobre a Terra. 

 
Versão adaptada 

 
Do ponto de Luz na mente de Deus 

Que a Luz aflua às mentes dos homens 

Que a Luz desça sobre a Terra. 

 

Do ponto de Amor no Coração de Deus 

Que o Amor aflua aos corações dos homens 

Possa Aquele que Virá* regressar à Terra. 

 

Do centro em que a Vontade de Deus é conhecida 

Que o desígnio guie a fraca vontade dos homens 

O desígnio que os Mestres conhecem e servem. 

 

Do centro a que nós chamamos a raça dos homens 

Que o plano de Amor e de Luz se realize 

E possa selar a porta onde reside o mal. 

 

Que Luz, Amor e Poder restabeleçam o Plano sobre a Terra. 

 

* Muitas religiões acreditam num Instrutor Mundial Que deve vir no futuro (daí “Aquele Que Vem”), conhecendo-O sob nomes como o 

Senhor Maitreya, o Iman Mahdi, o avatar Kalki, etc. Esses termos são às vezes usados em versões da Grande Invocação para pessoas de 

religiões específicas. 

 

Créditos de imagem: 

Capa: Shutterstock     p. 7 Science to Sage: www.sciencetosage.com 
p. 5 Benjamin M. Cromey, University of Arizona  p. 10 Voeding Leeft: voedingleeft.nl 

 



13 

 

AUXÍLIO NA CONSTRUÇÃO DE RELAÇÕES HUMANAS CORRECTAS 

A Boa Vontade Mundial é um movimento internacional que auxilia na mobilização da energia de boa 
vontade e no estabelecimento de relações humanas correctas. Foi fundado em 1932 como actividade de 
serviço da Lucis Trust. A Lucis Trust é uma corporação de caridade educacional sem fins lucrativos e 
isenta de impostos; na Suíça encontra-se registada como associação sem fins lucrativos. A Boa Vontade 
Mundial é reconhecida pelas Nações Unidas como Organização Não-Governamental, sendo represen-
tada em sessões de esclarecimento regulares que têm lugar na sede das Nações Unidas. A Lucis Trust 
encontra-se incluída na Lista Oficial do Conselho Social e Económico das Nações Unidas. 

Excepto quando indicado, todos os artigos são preparados pelos membros da equipa da Boa Vontade 
Mundial. Estão disponíveis múltiplas cópias em: holandês, francês, alemão, grego, italiano, português 
(online), russo, esloveno e espanhol. 

A Boa Vontade Mundial depende exclusivamente de donativos para manter o seu trabalho. O boletim 
é distribuído livre de encargos para o disponibilizar tão amplamente quanto possível, sendo sempre 
necessários donativos para este serviço, os quais são muito apreciados. 

worldgoodwill.org é o endereço da Boa Vontade Mundial na Internet. O boletim original encontra-se 
disponível neste sítio. A versão portuguesa em www.gem.org.pt   
 

3 Whitehall Court 

Suite 54 

London SW1A 2EFUK 

Email: worldgood-

will.uk@lucistrust.org 

Rue du Stand 40 

Case Postale 5323 

1211 Geneva 11SWITZERLAND 

Email: geneva@lucistrust.org 

866 United Nations Plaza 
Suite 482 

New York NY 10017 
USA 

Email: worldgood-

will.us@lucistrust.org 
 


